
Tạp chí Khoa học Xã hội và Nhân văn 

Tập 11, Số 2b (2025) 235-249 

 

 

ISSN: 2354-1172 

e-ISSN: 3093-317X  

 

 

 

 

 235 

Mối quan hệ giữa chính sách tôn giáo và ngoại giao văn hóa 

(Trường hợp Hàn Quốc và Việt Nam) 

Vũ Hoàng Hà* 

Tóm tắt: Bài viết phân tích và so sánh cách thức chính sách tôn giáo của Hàn Quốc và 

Việt Nam tác động đến ngoại giao văn hóa của mỗi quốc gia. Kết quả cho thấy, Hàn Quốc 

dựa trên hệ thống pháp luật và hành chính với nguyên tắc phân tách giữa tôn giáo và nhà 

nước, phát triển hoạt động tôn giáo quốc tế và ngoại giao nhân đạo. Việt Nam duy trì cơ 

chế quản lí nhà nước đối với tôn giáo, mở rộng tự do tôn giáo, khuyến khích các hoạt động 

giao lưu văn hóa. Hoạt động giao lưu ngoại giao và văn hóa của Hàn Quốc và Việt Nam đã 

góp phần tăng cường sự hiểu biết văn hóa giữa hai dân tộc. Như vậy, chính sách tôn giáo 

có thể vận hành như một thành tố của ngoại giao văn hóa, đồng thời khẳng định ý nghĩa 

của việc xây dựng nền tảng chính sách nhằm mở rộng hợp tác song phương giữa Hàn Quốc 

và Việt Nam. 

Từ khóa: chính sách tôn giáo; ngoại giao văn hóa; giao lưu văn hóa; Hàn Quốc; Việt Nam. 

Ngày nhận: 21/10/2025; ngày chỉnh sửa: 09/12/2025; ngày chấp nhận đăng: 31/12/2025 

DOI: https://doi.org/10.33100/vjossh.2025.11.2b.4 

1. Mở đầu 

Kể từ khi thiết lập quan hệ ngoại giao 

vào năm 1992, Hàn Quốc và Việt Nam đã 

không ngừng mở rộng phạm vi và chiều sâu 

hợp tác trên nhiều lĩnh vực. Gần đây, hai 

quốc gia đã chú trọng đến kênh ngoại giao 

nhà nước thông qua các cuộc giao lưu, trao 

đổi giá trị văn hóa nhằm thúc đẩy sự hiểu 

biết lẫn nhau. Trong bối cảnh tôn giáo là 

một trong những yếu tố quan trọng của 

ngoại giao văn hóa, chính sách tôn giáo trở 

thành một công cụ chiến lược nhằm phát 

triển sâu rộng hơn mối quan hệ hữu nghị 

giữa các quốc gia. Về cơ bản, chính sách tôn 

 
 Trường Đại học Thăng Long;  

email: havh@thanglong.edu.vn 

giáo của hai quốc gia có sự khác biệt xuất 

phát từ ý thức hệ chính trị, lịch sử và thiết 

chế xã hội. Điều 20 của Hiến pháp Hàn 

Quốc quy định nhà nước bảo đảm quyền tự 

do tôn giáo và nguyên tắc phân tách giữa tôn 

giáo và nhà nước. Trên cơ sở đó, các tổ chức 

tôn giáo, tiêu biểu là Phật giáo, đạo Tin 

Lành và Công giáo, đã dựa vào mạng lưới 

quốc tế để triển khai nhiều hoạt động đối 

ngoại đa dạng như truyền giáo, nhân đạo, 

các phong trào vì hòa bình và môi trường. 

Những hoạt động này ít nhiều có sự gắn kết 

với chính sách ngoại giao nhà nước. Vì thế, 

ở một góc nhìn nào đó, tôn giáo Hàn Quốc 

được cho là đang đảm nhận vai trò như một 

chủ thể phi chính phủ trong ngoại giao văn 

hóa quốc gia. 



Vũ Hoàng Hà / Tạp chí Khoa học Xã hội và Nhân văn, Tập 11, Số 2b (2025) 235-249 236 

Với đặc trưng của thể chế xã hội chủ 

nghĩa, với những yếu tố lịch sử đấu tranh 

giải phóng dân tộc, Việt Nam xây dựng và 

duy trì chính sách tôn giáo mang tính quản lí 

nhà nước. Từ sau Đổi mới năm 1986, Việt 

Nam từng bước mở cửa và điều chỉnh chính 

sách nhằm mở rộng sự giao lưu, gắn kết với 

cộng đồng quốc tế, đồng thời phản ánh chân 

thực thực tiễn xã hội đa tôn giáo. Luật Tín 

ngưỡng, tôn giáo (ban hành năm 2016) vừa 

bảo đảm quyền tự do tôn giáo, vừa quy định 

rõ quyền quản lí của nhà nước; tạo cơ sở 

pháp lí cho việc thúc đẩy giao lưu quốc tế về 

tôn giáo và khai thác tiềm năng của tôn giáo 

trong ngoại giao văn hóa.  

Những biến đổi về chính sách của hai 

quốc gia thể hiện rõ nét qua thực tiễn xã hội. 

Tông phái Tào Khê (Jogye) của Phật giáo 

Hàn Quốc đã thúc đẩy nhiều hoạt động 

ngoại giao nhân dân thông qua hợp tác với 

Giáo hội Phật giáo Việt Nam. Các tổ chức 

đạo Tin Lành và Công giáo của Hàn Quốc 

cũng hợp tác với một số địa phương của 

Việt Nam trong các hoạt động giao lưu thiện 

nguyện, y tế và giáo dục. Cộng đồng người 

Việt ở nước ngoài đã sử dụng tôn giáo như 

một phương tiện để duy trì bản sắc văn hóa, 

đồng thời đóng góp vào tiến trình hội nhập 

xã hội và hình thành cộng đồng tôn giáo 

Việt Nam nơi sở tại. Có thể nói, trong thời 

đại hội nhập, tôn giáo đang vận hành như 

một mắt xích nhân văn - văn hóa quan trọng 

trong mối quan hệ giữa các quốc gia. 

Nghiên cứu này tập trung so sánh và 

phân tích chính sách tôn giáo của Hàn Quốc 

và Việt Nam dựa trên các câu hỏi nghiên 

cứu chính sau: 

i. Thực trạng chính sách tôn giáo của 

Hàn Quốc và Việt Nam trong giai đoạn hiện 

nay như thế nào? 

ii. Mối quan hệ giữa chính sách tôn giáo 

và ngoại giao văn hóa ở Hàn Quốc và Việt 

Nam thể hiện dưới những phương diện nào? 

iii. Vai trò của tôn giáo trong đời sống xã 

hội và trong ngoại giao văn hóa của hai quốc 

gia được biểu hiện thế nào qua Phật giáo, 

đạo Tin Lành và Công giáo? 

Kết quả nghiên cứu góp phần làm rõ mối 

quan hệ giữa chính sách tôn giáo và ngoại 

giao văn hóa ở Hàn Quốc và Việt Nam, qua 

đó bổ sung cơ sở lí luận về vai trò của tôn 

giáo trong việc thực hiện quyền lực mềm và 

hoạt động đối ngoại văn hóa ở khu vực châu 

Á; đồng thời có giá trị tham khảo cho việc 

hoạch định chính sách văn hóa – đối ngoại 

và thúc đẩy giao lưu tôn giáo giữa hai nước 

Việt – Hàn theo hướng phát triển bền vững. 

2. Tổng quan nghiên cứu 

Về mô hình chính sách tôn giáo, có thể 

kể đến công trình của Kim (2017), Nguyễn 

Quang Hưng (2014), Trần Thị Thúy Ngọc 

(2025), Trần Thị Thúy Ngọc (2025), v.v.. 

Kim (2017) chia chính sách tôn giáo thành 

ba tiểu nhóm: mô hình quản lí, mô hình hợp 

tác và mô hình thế tục. Khi so sánh giữa 

Hàn Quốc và Việt Nam, ông xác định Hàn 

Quốc là trường hợp điển hình của mô hình 

hợp tác, thừa nhận tính tự chủ và tính đa 

nguyên của tôn giáo; Việt Nam được xếp 

vào mô hình quản lí với chế độ cấp phép của 

nhà nước. Sự khác biệt này quy định đặc 

trưng của chiến lược tổ chức hoạt động tôn 

giáo vì mục đích ngoại giao văn hóa; quy 

định diện mạo đa dạng của ngoại giao văn 

hóa. Theo Kim (2017), 4 yếu tố cơ bản của 

chính sách tôn giáo gồm có: i) cơ sở pháp lí 

và hành chính; ii) mức độ tự do tôn giáo; iii) 

mức độ hợp tác giữa nhà nước và tôn giáo; 

iv) ứng xử với các tổ chức tôn giáo nước 

ngoài. Mỗi yếu tố này đều ít nhiều có ảnh 

hưởng đến tính cộng đồng của tôn giáo cũng 

như khả năng khai thác tôn giáo cho mục 

đích ngoại giao.  

Tại Việt Nam, Nguyễn Quang Hưng 

(2014) nghiên cứu chính sách tôn giáo của 



Vũ Hoàng Hà / Tạp chí Khoa học Xã hội và Nhân văn, Tập 11, Số 2b (2025) 235-249 237 

Việt Nam trong bối cảnh khu vực qua so 

sánh với Hàn Quốc. Theo ông, Hàn Quốc 

theo đuổi mô hình thế tục dân chủ tư sản – 

mô hình thế tục tích cực của phương Tây, 

tức thế tục một nửa. Trong khi đó, Việt Nam 

lấy chủ nghĩa Mác làm kim chỉ nam và theo 

đuổi mô hình thế tục tuyệt đối. Tác giả cho 

rằng, các tổ chức tôn giáo của Hàn Quốc về 

nguyên tắc là không can dự vào chính trị 

nhưng vẫn hợp tác với nhà nước trong 

những công việc chung, chưa bao giờ mang 

tính đối kháng. Cùng với quá trình hội nhập, 

chính sách tôn giáo của Việt Nam đang thay 

đổi, chú trọng hơn đến vai trò của tôn giáo 

trong quá trình phát triển xã hội. Nghiên cứu 

của Trần Thị Thúy Ngọc (2025) đánh giá 

chính sách tôn giáo của Việt Nam dưới góc 

nhìn bảo tồn di sản văn hóa và hội nhập 

cộng đồng. Tác giả cho rằng sự hỗ trợ của 

chính phủ đối với các cơ sở tôn giáo, sự 

tham gia của cộng đồng địa phương, cũng 

như năng lực thích ứng hiện đại của các tổ 

chức tôn giáo đã có những tác động tích cực 

đến việc mở rộng tính công cộng của tôn 

giáo, đảm bảo tính bền vững của ngoại giao 

di sản văn hóa. 

Có thể thấy, chính sách tôn giáo với vai 

trò là công cụ kiểm soát pháp lí - thể chế, 

cũng là yếu tố nền tảng cho ngoại giao văn 

hóa, hội nhập xã hội và hình thành bản sắc 

khu vực. Thông qua các chỉ báo thể chế như 

chế độ đăng kí tổ chức tôn giáo hay việc cấp 

phép hoạt động cho các tổ chức tôn giáo 

nước ngoài, các nghiên cứu có trước đã xác 

lập tiêu chí xác định mô hình chính sách. 

Đây là căn cứ quan trọng để chúng tôi thực 

hiện phân tích những hàm ý ngoại giao – 

văn hóa của chính sách tôn giáo tại Hàn 

Quốc và Việt Nam. 

Với nhóm các công trình nghiên cứu về 

chức năng ngoại giao - văn hóa của các tổ 

chức tôn giáo Hàn Quốc, có thể kể đến các 

công trình của Kang (2015), Kim (2019), 

Park (2022), v.v.. Kang (2015) cho rằng, 

ngoại giao văn hóa của Hàn Quốc hiện đang 

nghiêng về mô hình do chính phủ dẫn dắt, 

tập trung vào các nội dung của làn sóng 

Hallyu; các tổ chức tôn giáo và xã hội chưa 

tham gia đầy đủ với tư cách là những chủ 

thể của ngoại giao văn hóa. Để đảm bảo tính 

đa dạng và bền vững của ngoại giao văn 

hóa, cần khai thác tích cực hơn những tài 

sản văn hóa truyền thống (trong đó có tôn 

giáo). Theo Kim (2019), khi nhà nước cung 

cấp hỗ trợ tài chính cho một số tổ chức tôn 

giáo nhất định nào đó thì nguyên tắc phân 

tách giữa tôn giáo và nhà nước có thể bị vi 

phạm, đồng thời, tính tự chủ của các tổ chức 

tôn giáo cũng có nguy cơ bị suy yếu. Cấu 

trúc này có thể khiến các tổ chức tôn giáo 

đánh mất vai trò như một chủ thể độc lập 

của ngoại giao văn hóa và trở nên lệ thuộc 

vào nhà nước với tư cách là một kênh trung 

gian. 

Park (2022) cho rằng, Phật giáo, đạo Tin 

Lành và Công giáo có nhiều đóng góp cho 

ngoại giao nhà nước của Hàn Quốc qua 

chiến lược ngoại giao - văn hóa và có tiềm 

năng trở thành những chủ thể ngoại giao văn 

hóa độc lập. Tông phái Tào Khê (Jogye) của 

Phật giáo thực hiện ngoại giao tôn giáo theo 

hướng giao lưu văn hóa, tổ chức các chương 

trình thiền định và diễn đàn chung với Phật 

giáo khu vực Đông Á. Với sự gắn kết và 

phối hợp với các tổ chức phi chính phủ 

(Non-Governmental Organization - NGO), 

đạo Tin Lành triển khai các hoạt động nhân 

đạo nhằm xây dựng hình ảnh và lòng tin ở 

phạm vi toàn cầu. Công giáo Hàn Quốc tận 

dụng kênh ngoại giao với Tòa thánh Vatican 

để thực hành “ngoại giao đạo đức”, tập 

trung vào các giá trị hòa bình, nhân quyền 

và bảo vệ môi trường sinh thái.  

  Lĩnh vực nghiên cứu về chính sách tôn 

giáo và chiến lược ngoại giao văn hóa của 

Việt Nam có một số công trình tiêu biểu 

như: Nguyễn Thị Hạnh và Vũ Quang Hưng 

(2019), Trần Thị Thảo Hiền (2022), Nguyễn 

Anh Cường và cộng sự (2022), Đậu Tuấn 

Nam và Nguyễn Anh Cường (2023), Lê Lan 



Vũ Hoàng Hà / Tạp chí Khoa học Xã hội và Nhân văn, Tập 11, Số 2b (2025) 235-249 238 

Thảo (2024), v.v.. Nguyễn Thị Hạnh và Vũ 

Quang Hưng (2019) cho rằng, thông qua 

Luật Tín ngưỡng, tôn giáo (2016), hoạt động 

tôn giáo được quản lí theo Hiến pháp và 

pháp luật Việt Nam, Chính phủ từng bước 

thực hiện chính sách mở cửa nhằm thích ứng 

với yêu cầu của thời đại hội nhập. Phật giáo, 

đạo Cao Đài và Công giáo đã có những 

đóng góp thực chất cho chiến lược ngoại 

giao văn hóa của nhà nước thông qua các 

hoạt động từ thiện, giao lưu quốc tế và sự 

kiện du lịch. Tác giả Trần Thị Thảo Hiền 

(2022) nhận định: Những biến đổi trong 

chính sách tôn giáo của Việt Nam sau công 

cuộc Đổi mới (1986) có mối liên hệ mật 

thiết với chiến lược thúc đẩy hội nhập xã hội 

và củng cố tính chính danh trong chính trị 

quốc tế. Trong cấu trúc hợp tác giữa các tổ 

chức tôn giáo và cộng đồng địa phương, các 

tổ chức tôn giáo nổi lên như những chủ thể 

mới của ngoại giao văn hóa tại Việt Nam. 

Theo Lê Lan Thảo (2024), các tổ chức 

tôn giáo, trong quá trình thích ứng với cuộc 

Cách mạng công nghiệp lần thứ tư và những 

biến đổi của môi trường văn hóa toàn cầu, 

có thể trở thành những chủ thể đóng vai trò 

trong ngoại giao di sản văn hóa cũng như 

thúc đẩy sự gắn kết cộng đồng. Các tổ chức 

tôn giáo có thể đóng vai trò trung gian của 

sức mạnh mềm thông qua việc sản xuất nội 

dung trực tuyến, tổ chức các sự kiện quốc tế 

và tham gia vào các hoạt động giao lưu văn 

hóa. Ngoài ra, nhóm tác giả Đậu Tuấn Nam 

và Nguyễn Anh Cường (2023) cũng khẳng 

định rằng nền tảng pháp lí của chính sách 

tôn giáo của Việt Nam ngày càng được xác 

lập rõ ràng. Điều này góp phần nâng cao độ 

tin cậy của ngoại giao văn hóa của Việt Nam 

trên trường quốc tế.  

Có thể thấy, các nghiên cứu trước đây đã 

cung cấp nhiều luận điểm phong phú liên 

quan đến việc phân loại chính sách tôn giáo, 

chức năng ngoại giao - văn hóa của các tông 

phái, cấu trúc thể chế trong quan hệ giữa nhà 

nước và tôn giáo, cũng như khả năng khai 

thác sức mạnh mềm của các tổ chức tôn giáo 

phi chính phủ. Nghiên cứu này của tôi tiến 

hành phân tích lí thuyết kết hợp với khảo sát 

thực chứng dựa trên các công trình nghiên 

cứu trong và ngoài nước về mối liên hệ giữa 

chính sách tôn giáo và ngoại giao văn hóa. 

Trên cơ sở kế thừa và phát triển thành tựu 

của các nghiên cứu có trước, hi vọng bài 

viết sẽ góp phần lấp dần khoảng trống trong 

nghiên cứu so sánh chính sách, đồng thời 

phân tích rõ hơn các hàm ý ngoại giao - văn 

hóa của chính sách tôn giáo ở Hàn Quốc và 

Việt Nam. 

3. Phương pháp nghiên cứu 

Về phương pháp tiếp cận, đây là một 

nghiên cứu so sánh chính sách (comparative 

policy study) với lựa chọn sử dụng phương 

pháp nghiên cứu định tính. Cụ thể, tôi sử 

dụng kết hợp các phương pháp điều tra tư 

liệu, phân tích thể chế, so sánh chính sách và 

phân tích trường hợp nhằm tiếp cận vấn đề 

từ góc nhìn toàn diện. Nghiên cứu tiến hành 

phân tích các văn bản pháp luật chủ yếu của 

mỗi quốc gia như Hiến pháp; Luật Tín 

ngưỡng, tôn giáo, cùng với các văn kiện 

chính sách liên quan đến tôn giáo và một số 

nguồn tài liệu liên quan khác.  

Khi thực hiện việc so sánh và phân tích 

chính sách tôn giáo, tôi dựa trên tiêu chí 

phân loại mô hình chính sách tôn giáo của 

Kim (2017) để tiến hành so sánh cấu trúc 

chính sách tôn giáo của hai quốc gia, tập 

trung vào các chỉ báo chính như cơ cấu hành 

chính, nền tảng pháp lí, phạm vi hoạt động 

tôn giáo, cách ứng xử đối với các tổ chức 

tôn giáo nước ngoài, từ đó rút ra một vài 

điểm khác biệt. Phần phân tích trường hợp 

tập trung làm rõ sự tương tác thực tiễn thông 

qua các hoạt động giao lưu tôn giáo Hàn - 

Việt, bao gồm sự tham gia của các tổ chức 

tôn giáo Hàn Quốc tại Việt Nam, thực hành 

tôn giáo của người Việt Nam tại Hàn Quốc, 



Vũ Hoàng Hà / Tạp chí Khoa học Xã hội và Nhân văn, Tập 11, Số 2b (2025) 235-249 239 

cũng như các dự án hợp tác chung giữa hai 

bên. Nghiên cứu này, với tư cách là một 

nguồn tư liệu nền tảng, có ý nghĩa trong việc 

cung cấp những gợi ý thực tiễn phục vụ cho 

quá trình hoạch định các chiến lược đó. 

4. Cơ sở lí luận của vấn đề nghiên cứu 

4.1. Khái niệm và cách tiếp cận về chính 

sách tôn giáo 

  Chính sách tôn giáo là một khái niệm 

bao quát cách thức nhà nước nhận diện các 

hiện tượng liên quan đến tôn giáo, cơ chế 

can thiệp mang tính thể chế, phương thức 

phòng ngừa xung đột xã hội và điều chỉnh 

vai trò công cộng của tôn giáo. Chính sách 

tôn giáo bao gồm nhiều yếu tố khác nhau 

như: hiến pháp, các luật về tôn giáo, cơ quan 

quản lí hành chính và hệ thống giám sát, chế 

độ đăng kí và hỗ trợ ngân sách, kiểm soát 

hoạt động giao lưu quốc tế, v.v.. Mục tiêu 

của chính sách là vừa bảo đảm tự do tôn 

giáo, vừa duy trì trật tự công cộng và an 

ninh quốc gia. Chính sách tôn giáo phản ánh 

nhận thức tổng thể và hệ thống ứng phó của 

nhà nước đối với toàn bộ đời sống tôn giáo 

(Kim 2017: 24). 

Chức năng của chính sách tôn giáo thể 

hiện ở ba phương diện lớn: i. vừa bảo đảm 

tự do tôn giáo, vừa có chức năng bảo vệ an 

ninh, trật tự và quyền lợi công cộng; ii. trong 

bối cảnh xã hội đa tôn giáo, chính sách tôn 

giáo đóng vai trò phòng ngừa xung đột giữa 

các tôn giáo và định hướng sự chung sống 

hòa bình; iii. bằng việc hỗ trợ hoặc điều 

chỉnh mang tính thể chế những đóng góp xã 

hội và giá trị văn hóa của các tổ chức tôn 

giáo, chính sách tôn giáo khai thác tôn giáo 

như một nguồn lực phục vụ lợi ích công 

(Grim và Finke 2011: 94-97). Chính sách 

tôn giáo còn khai thác tôn giáo như một 

nguồn lực ngoại giao văn hóa, góp phần 

nâng cao hình ảnh quốc gia và trở thành 

công cụ của ngoại giao nhà nước. Chính 

sách tôn giáo thường được phân thành ba 

mô hình: mô hình thế tục, mô hình quốc 

giáo, mô hình hợp tác. 

i. Mô hình thế tục (Secularism): Nhà 

nước xác định và duy trì sự tách biệt nghiêm 

ngặt với tôn giáo, lấy nguyên tắc phân li 

giữa nhà nước và tôn giáo làm nền tảng. 

Nhà nước (điển hình là Pháp) không cung 

cấp hỗ trợ tài chính hoặc can thiệp thể chế 

vào tôn giáo, đồng thời hạn chế việc sử dụng 

các biểu tượng tôn giáo trong không gian 

công cộng. Mô hình này có ưu điểm là nhấn 

mạnh tự do tôn giáo, song cũng bị phê phán 

vì hạn chế sự tham gia của tôn giáo trong 

đời sống công cộng (Casanova 1994). 

ii. Mô hình quốc giáo (State Church 

Model) thừa nhận một tôn giáo nhất định là 

tôn giáo chính thức của quốc gia và bảo vệ 

nó bằng các thiết chế như luật pháp, giáo 

dục và ngân sách nhà nước. Ở các quốc gia 

có mô hình này (Giáo hội Anh quốc của 

Vương quốc Anh; Giáo hội Luther của Đan 

Mạch), mối liên hệ giữa các nghi lễ quốc gia 

và tôn giáo rất chặt chẽ. Mô hình này có thể 

giúp củng cố bản sắc xã hội và tăng cường 

tính gắn kết cộng đồng, nhưng cũng tồn tại 

vấn đề phân biệt đối xử đối với các tôn giáo 

thiểu số (Grim và Finke 2011). 

iii. Mô hình hợp tác (Cooperative 

Model): Nhà nước duy trì nguyên tắc phân 

tách giữa tôn giáo và chính trị, đồng thời 

thừa nhận các chức năng công cộng của tôn 

giáo và thiết lập một mức độ hợp tác thể chế 

nhất định. Các tổ chức tôn giáo của Đức và 

Hàn Quốc được trao tư cách pháp nhân, hoạt 

động trong lĩnh vực phúc lợi xã hội, tham 

gia vào việc bảo tồn di sản văn hóa. Mô hình 

này được xem là một hình thức dung hòa 

của hai mô hình trên: vừa công nhận đóng 

góp vì lợi ích công của tôn giáo, vừa không 

vi phạm nguyên tắc phân li giữa nhà nước 

và tôn giáo (Kim 2017: 32). 

Hiến pháp Hàn Quốc (Điều 20) quy định 

rõ về quyền tự do tôn giáo của mọi công dân 

và nhấn mạnh không tồn tại quốc giáo, đặc 



Vũ Hoàng Hà / Tạp chí Khoa học Xã hội và Nhân văn, Tập 11, Số 2b (2025) 235-249 240 

biệt, tôn giáo và chính trị phải tách biệt. 

Trên cơ sở nguyên tắc thế tục này, Hàn 

Quốc vận hành một hệ thống quản lí có bổ 

sung yếu tố hợp tác văn hóa. Văn phòng Tôn 

giáo trực thuộc Bộ Văn hóa, Thể thao và Du 

lịch có trách nhiệm quản lí các chính sách 

chủ chốt, các tổ chức tôn giáo tự chủ triển 

khai các hoạt động phục vụ lợi ích công như 

phúc lợi xã hội, giáo dục và hợp tác quốc tế. 

Các tôn giáo lớn như Phật giáo Tào Khê, 

Công giáo và đạo Tin Lành tích cực tham 

gia vào chiến lược ngoại giao văn hóa của 

chính phủ, gắn kết với ngoại giao Hallyu, 

hợp tác phát triển và các hoạt động nhân đạo 

(Park 2022). 

 Điều 24 của Hiến pháp Việt Nam đề cập 

nội dung bảo đảm quyền tự do tín ngưỡng 

và tôn giáo. Luật Tín ngưỡng, tôn giáo 

(2016) quy định rõ việc các tổ chức tôn giáo 

hoạt động dưới sự quản lí của nhà nước, ví 

dụ như: cấp phép hoạt động, phê duyệt nội 

dung hoạt động, v.v.). Ban Tôn giáo chính 

phủ (trước thuộc Bộ Nội vụ, từ 2025 thuộc 

Bộ dân tộc và Tôn giáo) là cơ quan trung 

tâm phụ trách chính sách tôn giáo, quản lí 

các hoạt động tôn giáo trên cơ sở gắn với 

bảo vệ an ninh quốc gia và định hướng xây 

dựng chủ nghĩa xã hội. Để phù hợp với xu 

thế hội nhập quốc tế, nhằm thúc đẩy công 

tác ngoại giao văn hóa, nhà nước còn 

khuyến khích các tổ chức tôn giáo tổ chức 

các sự kiện văn hóa và khai thác các hoạt 

động này như một nguồn tài nguyên du lịch; 

tham gia vào các hoạt động giao lưu quốc tế 

(Nguyễn Thị Hạnh và Vũ Quang Hưng 

2019: 102-106). 

Gần đây, chính sách tôn giáo của các 

quốc gia được tái định hình gắn liền với tiến 

trình tôn giáo hóa toàn cầu (global 

religiousness) cùng với sự nổi lên của các 

mạng lưới tôn giáo xuyên quốc gia. Đối với 

những quốc gia có sự giao lưu tôn giáo và 

văn hóa sôi động như Hàn Quốc và Việt 

Nam, chính sách tôn giáo ngày càng gắn 

trực tiếp với ngoại giao văn hóa, đồng thời 

có sự gắn kết chặt chẽ với hình ảnh quốc 

gia, hội nhập xã hội và chiến lược sức mạnh 

mềm (Haynes 2014). Các hoạt động của tổ 

chức tôn giáo Hàn Quốc tại Việt Nam, việc 

thực hành tôn giáo của cộng đồng người 

Việt tại Hàn Quốc cho thấy một dạng thức 

phức hợp, trong đó chính sách của hai nước 

có sự tương tác và tác động qua lại lẫn nhau. 

Các vấn đề như đảm bảo cân bằng và hài 

hòa giữa tự do tôn giáo và an ninh quốc gia, 

mức độ kiểm soát đối với hoạt động truyền 

giáo của các tổ chức tôn giáo nước ngoài, xu 

hướng phi chính phủ hóa của các tổ chức tôn 

giáo, v.v. đang được đặt ra khi xây dựng 

chính sách tôn giáo trong tương lai. 

4.2. Lí thuyết sức mạnh mềm và ngoại giao 

văn hóa 

Trong quan hệ quốc tế, học giả Nye 

(2004) phân chia khái niệm quyền lực thành 

sức mạnh cứng (hard power) và sức mạnh 

mềm (soft power), trong đó “sức mạnh 

mềm” thường được hiểu là sức hấp dẫn, sự 

thu hút khiến các quốc gia khác tự nguyện đi 

theo. Nếu như “sức mạnh cứng” dựa trên sự 

cưỡng ép và lôi kéo thông qua áp lực quân 

sự và kinh tế, thì “sức mạnh mềm” định hình 

sở thích, định hướng hành vi của quốc gia 

khác thông qua các yếu tố như văn hóa, giá 

trị chính trị và tính chính danh về đạo đức 

của chính sách. Theo Nye (2004: 11), ba 

nguồn lực cốt lõi của sức mạnh mềm bao 

gồm: i. văn hóa - những yếu tố hấp dẫn 

trong đời sống hằng ngày như âm nhạc, điện 

ảnh, tôn giáo, ẩm thực, v.v.; ii. giá trị chính 

trị - các chuẩn mực phổ quát như dân chủ, 

nhân quyền, pháp quyền, v.v.; iii. chính sách 

đối ngoại - các định hướng chính sách có 

tính chính danh quốc tế và mang tính đạo 

đức. Tôn giáo với tư cách là một thành tố 

cốt lõi của văn hóa, tác động sâu rộng đến 

toàn bộ đời sống xã hội thông qua truyền 

thống, đạo đức và hệ thống niềm tin, có thể 

trở thành một nguồn lực góp phần nâng cao 

sức hấp dẫn quốc tế của quốc gia. Bản sắc 



Vũ Hoàng Hà / Tạp chí Khoa học Xã hội và Nhân văn, Tập 11, Số 2b (2025) 235-249 241 

văn hóa của Hàn Quốc và Việt Nam (hình 

thành từ sự kết hợp giữa Phật giáo và Nho 

giáo) được xem là nguồn lực biểu tượng 

quan trọng trong ngoại giao văn hóa. 

Bước sang thế kỷ XXI, khi các vấn đề 

siêu quốc gia như quản trị toàn cầu, khủng 

hoảng biến đổi khí hậu, nhân quyền hay 

người tị nạn ngày càng trở nên nghiêm 

trọng, nhận thức về ảnh hưởng quốc tế của 

tôn giáo cũng có sự thay đổi rõ rệt. Tôn giáo 

được nhìn nhận như một chủ thể quan trọng 

của ngoại giao nhà nước (ngoại giao kênh I) 

hoặc ngoại giao nhân dân (ngoại giao kênh 

II) (Kim và Park 2020). Các tổ chức NGO 

dựa trên nền tảng tôn giáo thể hiện ảnh 

hưởng quốc tế ở các lĩnh vực như ứng phó 

thiên tai, giáo dục, y tế và hợp tác phát triển. 

Hoạt động nhân đạo mà các tổ chức này tiến 

hành chịu ảnh hưởng và có mối liên hệ chặt 

chẽ với chính sách đối ngoại của các quốc 

gia (Sani và Fatima 2024). Dựa trên nền 

tảng luân lí như diễn ngôn về hòa bình, sự 

tha thứ, hòa giải và tôn trọng sự sống, tôn 

giáo phát huy vai trò lãnh đạo đạo đức trong 

cộng đồng quốc tế. Tôn giáo được cho là có 

tư cách của một cộng đồng tín ngưỡng, được 

xem như là một chủ thể phi nhà nước, một 

chủ thể của ngoại giao đạo đức (Haynes 

2014). Khi các hoạt động của các tôn giáo 

như Phật giáo, đạo Tin Lành và Công giáo 

gắn với chiến lược ngoại giao của nhà nước, 

nó được vận hành như một công cụ cốt lõi 

của ngoại giao văn hóa. 

Hai thuật ngữ “văn hóa ngoại giao” 

(외교문화) và “ngoại giao văn hóa” (문화외교) 

có mối liên hệ mật thiết với nhau, song cũng 

ít nhiều có sự khác biệt cần được phân định 

rõ ràng. 

Văn hóa ngoại giao (Diplomatic Culture) 

là khái niệm bao quát các thực hành ngoại 

giao, hệ giá trị, phong cách giao tiếp, biểu 

tượng và nghi lễ của một quốc gia hoặc cộng 

đồng ngoại giao (Björkdahl 2012). Văn hóa 

ngoại giao là khuôn khổ để một quốc gia 

thực thi chính sách đối ngoại, định hình cách 

thức hành động, ứng xử trong ngoại giao 

(Wiseman 2005). Tại Đông Á, các nghi lễ 

và tôn ti Nho giáo, phong cách giao tiếp 

gián tiếp, coi trọng thể diện được đề cao 

trong thực tiễn ngoại giao (Yum 1988). Đây 

cũng là thách thức đối với ngoại giao liên 

văn hóa của phương Tây (Cohen 2013). Ở 

Đông Nam Á, thế giới quan tôn giáo đa 

dạng được phản ánh vào văn hóa ngoại giao, 

nơi các biểu tượng và chuẩn mực đạo đức 

tôn giáo vận hành như nguồn lực xây dựng 

lòng tin ngoại giao và là tài sản của sức 

mạnh mềm (Raj 2022). 

Ngoại giao văn hóa (Cultural 

Diplomacy) được hiểu là phương thức sử 

dụng có chiến lược các nguồn lực văn hóa 

nhằm phục vụ mục tiêu đối ngoại. Một quốc 

gia truyền bá giá trị truyền thống, bản sắc 

văn hóa của dân tộc nhằm tăng cường sự 

hiểu biết, thiện cảm và sự tin cậy giữa các 

quốc gia, các dân tộc thông qua các hoạt 

động trao đổi học thuật, giao lưu văn hóa, 

nghệ thuật, v.v.. Đây là hình thức ngoại giao 

mềm, không gây áp lực, phù hợp với thời 

đại hội nhập, toàn cầu hóa (Cummings 

2003). Thông qua những yếu tố văn hóa 

(như tôn giáo, ngôn ngữ, nghệ thuật, ẩm 

thực, lễ hội, v.v.), ngoại giao văn hóa hướng 

tới việc tạo ra sự đồng cảm và thiện cảm từ 

quốc gia khác, từ đó tạo cơ sở cho việc thúc 

đẩy hợp tác chính trị và kinh tế. Khác với 

ngoại giao nhà nước mang tính truyền thống 

(ngoại giao Kênh 1 - Track I diplomacy), 

ngoại giao văn hóa được xếp vào ngoại giao 

nhân dân (ngoại giao Kênh 2 - Track II 

diplomacy), với sự tham gia của nhiều chủ 

thể phi nhà nước như các tổ chức xã hội, tổ 

chức tôn giáo, giới văn hóa - nghệ thuật và 

các cơ sở giáo dục (Snow 2009). 

 Trong nghiên cứu quốc tế, “văn hóa 

ngoại giao” thường được hiểu là các chuẩn 

mực và tập quán mang tính bối cảnh, trong 

đó hoạt động ngoại giao diễn ra (Neumann 

2002), trong khi “ngoại giao văn hóa” được 

coi là các phương tiện và chiến lược phục vụ 



Vũ Hoàng Hà / Tạp chí Khoa học Xã hội và Nhân văn, Tập 11, Số 2b (2025) 235-249 242 

cho hoạt động ngoại giao (Nye, 2004). Sự 

phân biệt tường minh này là cần thiết trong 

quá trình hoạch định chính sách, giúp nhận 

diện rõ thời điểm và cách thức các yếu tố 

văn hóa (gồm tôn giáo) tác động đến hoạt 

động ngoại giao. Đặc biệt, trong phân tích 

giao lưu tôn giáo - văn hóa giữa Hàn Quốc 

và Việt Nam, việc xác định một hiện tượng 

là hoạt động chiến lược của ngoại giao văn 

hóa hay là sự biểu hiện của văn hóa ngoại 

giao sẽ dẫn đến những cách tiếp cận phân 

tích khác nhau (Zanella và cộng sự 2024). 

5. Nội dung nghiên cứu 

5.1. Thực trạng chính sách tôn giáo tại 

Hàn Quốc và Việt Nam 

Hàn Quốc và Việt Nam xây dựng chính 

sách tôn giáo trong những bối cảnh chính trị 

và xã hội - văn hóa khác nhau. Điều này tất 

yếu dẫn đến những khác biệt về cơ sở pháp 

lí, hệ thống hành chính, vị thế xã hội của tôn 

giáo, cách thức khai thác tôn giáo vì mục 

đích ngoại giao. Hiến pháp Hàn Quốc đảm 

bảo quyền tự do tôn giáo và nhấn mạnh 

nguyên tắc phân li giữa tôn giáo và chính trị. 

Chính sách tôn giáo của Hàn Quốc đề cao 

phương thức hợp tác và điều phối. Vai trò 

của nhà nước giới hạn ở mức độ can thiệp 

thông qua quản lí hành chính tôn giáo, nhằm 

hóa giải xung đột giữa các tông phái hoặc hỗ 

trợ các tôn giáo tham gia vào đời sống xã 

hội. Tại Việt Nam, Luật Tín ngưỡng, tôn 

giáo (2016) và Nghị định hướng dẫn thi 

hành (2018) quy định cụ thể về việc thành 

lập tổ chức tôn giáo, đăng kí chức sắc lãnh 

đạo, quan hệ giao lưu với nước ngoài, tài 

chính và xuất bản. Ban Tôn giáo Chính phủ 

là cơ quan đầu mối chịu trách nhiệm quản lí, 

các hoạt động tôn giáo được đăng kí và có 

sự phê chuẩn của nhà nước. 

Về cơ cấu và phương thức vận hành, 

chính sách tôn giáo của Hàn Quốc mang 

tính phân quyền và tự chủ tương đối cao, tôn 

trọng nguyên tắc trung lập của nhà nước và 

quyền bình đẳng giữa các tôn giáo. Chính 

phủ khuyến khích các tôn giáo tham gia hoạt 

động xã hội, giáo dục và ngoại giao theo mô 

hình hợp tác công - tư, hạn chế sự can thiệp 

mang tính chính trị. Tuy nhiên, gần đây xã 

hội Hàn Quốc xuất hiện một số vấn đề như: 

i. khả năng hình thành sự gắn kết lợi ích 

giữa một số tôn giáo và lực lượng chính trị; 

ii. tình trạng đối xử thiên lệch về hành chính 

đối với các giáo đoàn lớn. Những yếu tố này 

đặt ra thách thức đối với việc bảo đảm tính 

công bằng và minh bạch trong chính sách 

tôn giáo của Hàn Quốc (Vũ Hoàng Hà 2025: 

87). Tại Việt Nam, nhà nước coi tôn giáo 

như một đối tác hợp tác cho phát triển quốc 

gia và thúc đẩy phúc lợi xã hội. Các tổ chức 

tôn giáo tích cực tham gia vào các hoạt động 

giáo dục, từ thiện và y tế, qua đó đóng góp 

và tạo ảnh hưởng tích cực đối với xã hội 

(Nguyễn Thị Hạnh và Vũ Quang Hưng 

2019: 33-37). 

Trong bối cảnh toàn cầu hóa, các quốc 

gia đều có những thay đổi trong chính sách 

tôn giáo để phù hợp với thời đại hội nhập. 

Nhìn chung, Hàn Quốc và Việt Nam đều 

thừa nhận: i. vai trò đóng góp của tôn giáo 

đối với hội nhập xã hội; ii. giá trị của tôn 

giáo như một di sản văn hóa; iii. khả năng 

khai thác tôn giáo cho mục tiêu ngoại giao. 

Hàn Quốc áp dụng một chính sách phù hợp 

với thể chế dân chủ và đặc trưng xã hội đa 

tôn giáo trong khi Việt Nam duy trì mô hình 

hỗn hợp giữa quản lí và định hướng phù hợp 

với chế độ xã hội chủ nghĩa. Trong tương 

lai, Hàn Quốc và Việt Nam có thể tham 

chiếu kinh nghiệm của nhau để có sự điều 

chỉnh chính sách phù hợp, hướng tới nâng 

cao trách nhiệm và nghĩa vụ của tôn giáo 

với xã hội và quốc gia; khai thác tôn giáo 

như một nguồn lực cho ngoại giao văn hóa. 

Bảng dưới đây so sánh chính sách tôn giáo 

của Hàn Quốc và Việt Nam dựa trên bốn 

trục chính: cơ sở pháp lí, cơ cấu hành chính, 

phạm vi cho phép hoạt động tôn giáo và ứng 



Vũ Hoàng Hà / Tạp chí Khoa học Xã hội và Nhân văn, Tập 11, Số 2b (2025) 235-249 243 

xử đối với các tổ chức tôn giáo nước ngoài. 

Cách tiếp cận này dựa trên phân loại chính 

sách tôn giáo kiểu “quản lí” và “hợp tác” 

của Kim (2017), qua đó cho thấy rõ hơn 

những đặc điểm thể chế cụ thể của từng 

quốc gia. 
 

Bảng 1: So sánh chính sách tôn giáo của Hàn Quốc và Việt Nam 

Tiêu chí Hàn Quốc Việt Nam 

Cơ sở pháp lí 
Điều 20 Hiến pháp: Đề cao quyền tự do tôn 

giáo và nguyên tắc tách rời chính trị. 

Luật Tín ngưỡng, tôn giáo (2016), Nghị định 

hướng dẫn thi hành (2018): Nhà nước phê chuẩn 

thành lập, vận hành, giao lưu quốc tế. 

Cơ cấu hành chính 

Vụ Hành chính Tôn giáo thuộc Bộ Văn hóa, 

Thể thao và Du lịch: Hoạt động theo hướng 

tham vấn, điều phối. 

Ban Tôn giáo Chính phủ: Cơ quan quản lí cấp 

trung ương. 

 

Phạm vi hoạt động  
Bảo đảm hoạt động tự chủ, hạn chế can thiệp 

vào chính trị. 
Đăng kí hoạt động hợp pháp. 

Ứng xử với tổ chức 

tôn giáo nước ngoài 

Cho phép hoạt động truyền giáo, từ thiện và 

giao lưu văn hóa. 
Hoạt động truyền giáo có đăng kí, được cấp phép. 

 

Có thể thấy, cả hai quốc gia đều quy định 

quyền tự do tôn giáo trong hiến pháp, pháp 

luật, thiết lập cơ quan hành chính chuyên 

trách để quản lí các vấn đề và tổ chức tôn 

giáo. Hàn Quốc nhấn mạnh nguyên tắc tách 

rời tôn giáo và chính trị. Việt Nam quản lí 

hoạt động tôn giáo thông qua hệ thống hành 

chính tập trung, vận hành cơ chế đăng kí và 

phê chuẩn. 

5.2. Quan hệ giữa chính sách tôn giáo và 

ngoại giao văn hóa của Hàn Quốc, Việt Nam 

Chính sách tôn giáo có liên hệ mật thiết 

với chiến lược ngoại giao văn hóa của quốc 

gia. Chính sách tôn giáo của Hàn Quốc vừa 

duy trì nguyên tắc phân li giữa tôn giáo và 

chính trị, vừa định hướng thúc đẩy sự đóng 

góp xã hội và giao lưu quốc tế của tôn giáo. 

Tuy không trực tiếp hỗ trợ các tôn giáo lớn 

(Phật giáo, đạo Tin Lành, Công giáo) nhưng 

chính phủ gián tiếp góp phần nâng cao hình 

ảnh quốc gia và mở rộng ngoại giao văn hóa 

thông qua hoạt động quốc tế của các tôn 

giáo này. Tông phái Tào Khê (Jogye) duy trì 

hợp tác với Phật giáo Đông Nam Á và 

Trung Á qua việc tổ chức diễn đàn Phật giáo 

quốc tế, các chương trình thiền định, vận 

hành phái đoàn hòa bình (Kim và Park 

2020). Công giáo xây dựng uy tín trên bình 

diện quốc tế qua việc tham gia vào các diễn 

đàn hòa giải Nam - Bắc Triều Tiên, hoạt 

động hỗ trợ người tị nạn, v.v..  

Nhà nước Việt Nam coi tôn giáo như một 

bộ phận của bản sắc dân tộc và di sản văn 

hóa, đồng thời tích cực khai thác tôn giáo 

trong chiến lược ngoại giao. Chính phủ hợp 

tác với UNESCO để đưa các di sản tôn giáo 

vào danh mục Di sản văn hóa thế giới, tạo 

cơ hội tham gia các lễ hội tôn giáo cho 

người nước ngoài, biến các lễ hội tôn giáo 

thành không gian của du lịch văn hóa và 

kênh giao lưu ngoại giao (Vũ Hoàng Hà 

2025: 121-122). Những tôn giáo dân tộc đặc 

thù (như đạo Cao Đài) được quan tâm nhằm 

quảng bá sự khác biệt văn hóa thông qua 

bản sắc tôn giáo. Đây chính là điểm giao 

thoa giữa chính sách tôn giáo và chiến lược 

văn hóa - ngoại giao (Nguyễn Thị Hạnh và 

Vũ Quang Hưng 2019). 

Tôn giáo có thể vận hành như một công 

cụ bổ trợ cho chính sách đối ngoại của nhà 

nước. Một số tổ chức đạo Tin Lành ở Hàn 

Quốc triển khai hình thức hợp tác quốc tế 

dựa trên nền tảng tôn giáo bằng cách kết hợp 



Vũ Hoàng Hà / Tạp chí Khoa học Xã hội và Nhân văn, Tập 11, Số 2b (2025) 235-249 244 

hoạt động truyền giáo với các chương trình 

giáo dục, y tế và phúc lợi xã hội tại các quốc 

gia đang phát triển (Sani và Fatima 2024). 

Tại Việt Nam, các hoạt động từ thiện của 

các tổ chức tôn giáo được nhà nước thừa 

nhận và cho phép cũng là một phương thức 

để xây dựng và nâng cao hình ảnh quốc gia 

trên trường quốc tế. Có thể thấy, chính sách 

tôn giáo có khả năng trở thành nguồn lực 

ngoại giao góp phần hình thành và nâng cao 

sức thuyết phục văn hóa và sự liên kết, giao 

lưu và hợp tác quốc tế. Do đó, chính sách 

tôn giáo cần được thiết kế đa tầng, gắn kết 

với chiến lược ngoại giao văn hóa. Hàn 

Quốc lựa chọn cách tiếp cận dựa trên kênh 

ngoại giao nhân dân. Việt Nam triển khai 

những chính sách này dưới sự quản lí của 

nhà nước nhằm bảo đảm an ninh quốc gia và 

trật tự xã hội trong quá trình hội nhập đang 

diễn ra nhanh chóng với nhiều cạnh tranh và 

phức tạp. 

5.3. Vai trò của tôn giáo tại Hàn Quốc và 

Việt Nam 

Tại Hàn Quốc, Phật giáo, đạo Tin Lành 

và Công giáo không chỉ là những cộng đồng 

tín ngưỡng mà còn vận hành như những chủ 

thể của ngoại giao nhà nước và sức mạnh 

mềm ở phạm vi trong và ngoài nước. Tôn 

giáo cũng đảm nhiệm một trụ cột của ngoại 

giao nhân dân, góp phần vào việc xây dựng 

hình ảnh quốc tế và lan tỏa văn hóa Hàn 

Quốc ra thế giới. 

i. Phật giáo đóng vai trò quan trọng trong 

ngoại giao hòa bình và giao lưu văn hóa. 

Đặc biệt trong không gian Phật giáo Đông 

Á, Phật giáo Hàn Quốc duy trì quan hệ mật 

thiết và liên tục với các quốc gia trong khu 

vực như Nhật Bản, Trung Quốc, Việt Nam, 

Sri Lanka và Campuchia. Tào Khê tổ chức 

nhiều diễn đàn quốc tế, hội thảo thiền định, 

hòa nhạc Phật giáo, qua đó mở rộng giao lưu 

tôn giáo - văn hóa trên phạm vi toàn cầu. 

Theo Jack (2022), ngoại giao Phật giáo có 

tiềm năng khuyến khích sự gắn kết khu vực 

cũng như thúc đẩy hòa hợp liên tôn giáo. 

Trên nền tảng các giá trị chung và mạng lưới 

giao lưu xuyên quốc gia, Phật giáo được 

xem là một nguồn lực mềm góp phần tăng 

cường hiểu biết lẫn nhau và xây dựng quan 

hệ hợp tác trong khu vực. 

ii. Đạo Tin Lành tổ chức nhiều hoạt động 

truyền giáo, đặc biệt các hoạt động thiện 

nguyện kết hợp với các tổ chức phi chính 

phủ (NGO) được diễn ra khá sôi động (ở 

nhiều lĩnh vực như:  y tế, giáo dục, xóa đói 

giảm nghèo, v.v.). Tuy nhiên, các hoạt động 

này cũng tiềm ẩn nguy cơ xung đột với văn 

hóa hay tôn giáo sở tại. Theo Bianca (2024), 

đạo Tin Lành và Công giáo trên bán đảo 

Triều Tiên vừa có thể đóng vai trò như một 

chiếc cầu nối, thúc đẩy hòa giải và hợp tác 

liên Triều, nhưng đồng thời cũng có nguy cơ 

trở thành rào cản khi bị gắn với những căng 

thẳng tôn giáo - chính trị. Theo đó, vai trò 

của đạo Tin Lành không dừng lại ở phạm vi 

tín ngưỡng, mà ảnh hưởng trực tiếp đến tiến 

trình ngoại giao và hình ảnh quốc gia trong 

bối cảnh khu vực. 

iii. Công giáo được xem như một cây cầu 

của ngoại giao văn hóa, tập trung vào nhân 

đạo và hòa bình. Công giáo Hàn Quốc đã 

tận dụng mạng lưới ngoại giao của Vatican 

để tham gia vào việc bày tỏ quan điểm về 

các vấn đề toàn cầu, các hoạt động liên quan 

đến nhân quyền, hòa bình và môi trường. 

Giáo hội Công giáo Hàn Quốc chú trọng 

việc tiếp nhận và thực thi thông điệp của 

Tòa thánh Vatican liên quan đến ứng phó 

khủng hoảng khí hậu và bảo vệ sinh thái, 

khẳng định vai trò tiên phong trong lĩnh vực 

ngoại giao nhân đạo - môi trường. 

 



Vũ Hoàng Hà / Tạp chí Khoa học Xã hội và Nhân văn, Tập 11, Số 2b (2025) 235-249 245 

Bảng 2: Đánh giá chiến lược ngoại giao văn hóa của các tôn giáo lớn tại Hàn Quốc 

Tôn giáo 
Chiến lược ngoại giao  

văn hóa 
Ưu điểm Hạn chế 

Phật giáo 
Giao lưu văn hóa, thiền định, ngoại 

giao nhân dân định hướng hòa bình 

Trung lập chính trị, khả 

năng dung nạp văn hóa. 

Ảnh hưởng hạn chế, mức độ lan 

tỏa thấp 

Đạo Tin lành 

(개신교) 

Truyền giáo làm trung tâm, hoạt 

động của tổ chức phi chính phủ trong 

hợp tác phát triển 

Năng lực tổ chức toàn cầu, 

tính linh hoạt 

Nguy cơ xung đột văn hóa và 

mâu thuẫn tôn giáo. 

Công giáo 

(천주교) 

Lấy nhân đạo, môi trường và hòa 

bình làm trọng tâm. 

Độ tin cậy đạo đức, tính ổn 

định thể chế. 

Tính bảo thủ tương đối, hạn chế 

trong ứng phó với các vấn đề 

thời sự 

 

Như vậy, các tôn giáo lớn tại Hàn Quốc 

đều có những chiến lược ngoại giao văn hóa 

đặc thù, qua đó vận hành như một bộ phận 

của năng lực đối ngoại quốc gia. Theo tác 

giả Kim (2017), trong quan hệ ngoại giao ở 

thế kỷ XXI, tôn giáo đang mở rộng vai trò, 

ảnh hưởng với tư cách là phương tiện của 

ngoại giao giá trị và ngoại giao nhà nước; 

đồng thời, tôn giáo cũng  trở thành nguồn 

lực quan trọng hình thành và phát triển mối 

quan hệ tiếp xúc văn hóa ở cấp độ nhân dân. 

Theo tôi, chính phủ Hàn Quốc cần: i. xây 

dựng các chính sách hợp tác với các tôn 

giáo; ii. thiết lập các diễn đàn đối thoại để 

thúc đẩy hòa bình giữa các tôn giáo, tăng 

cường sự hiểu biết lẫn nhau; iii. định hình để 

tôn giáo có thể phát huy vai trò như một 

kênh truyền tải các giá trị phổ quát của nhân 

loại. Việc sử dụng tôn giáo trong ngoại giao 

văn hóa giúp cải thiện hình ảnh ngắn hạn và 

hình thành bản sắc tôn giáo trên trường quốc 

tế, củng cố sức mạnh mềm của Hàn Quốc 

trong tầm nhìn dài hạn. 

Tại Việt Nam - một xã hội đa tôn giáo, 

quyền tự do tôn giáo được quy định rõ trong 

Hiến pháp và Luật tín ngưỡng, tôn giáo 

cùng các văn bản pháp lí liên quan. Nhà 

nước duy trì cơ chế quản lí tôn giáo trong 

khi tôn giáo vận hành như một nguồn lực 

cho ngoại giao văn hóa. Ở Việt Nam, các 

tôn giáo chung sống hài hòa và tham gia 

đóng góp vào tiến trình hội nhập xã hội và 

các chiến lược ngoại giao của quốc gia theo 

những cách thức khác nhau: 

i. Phật giáo là kênh bảo tồn di sản văn 

hóa, là cầu nối cho ngoại giao văn hóa. Việt 

Nam nhìn nhận Phật giáo là một phần của 

văn hóa truyền thống dân tộc, gắn kết với 

công tác bảo tồn di sản để khai thác như một 

nguồn lực ngoại giao. Trong thời gian qua, 

Giáo hội Phật giáo Việt Nam tích cực thúc 

đẩy giao lưu với các tổ chức Phật giáo trong 

khu vực (như Hàn Quốc, Nhật Bản, Thái 

Lan, v.v.). Thông qua các hoạt động được 

tuyên truyền rộng rãi như: giao lưu thanh 

niên Phật tử, Diễn đàn thiền quốc tế, Chiến 

dịch bảo vệ môi trường, v.v.. Phật giáo Việt 

Nam đã và đang hiện thực hóa mô hình 

“ngoại giao Phật giáo hòa bình”.  

ii. Công giáo là tôn giáo gắn liền với hợp 

tác thể chế và liên kết nhân đạo quốc tế. Nhà 

nước Việt Nam hỗ trợ Công giáo trong hoạt 

động ở các lĩnh vực như phúc lợi xã hội, 

giáo dục, và y tế - kết nối trực tiếp với ngoại 

giao nhân đạo. Kênh ngoại giao với Tòa 

thánh Vatican có ảnh hưởng tích cực đối với 

hình ảnh quốc tế của Việt Nam, sự trung lập 

tôn giáo của Vatican là đảm bảo tín nhiệm 

để nhà nước coi Công giáo như một đối tác 

trong lĩnh vực ngoại giao văn hóa. Hiện nay, 

một số dòng tu và tổ chức từ thiện Công 

giáo Hàn Quốc đang vận hành bệnh viện, cơ 

sở phúc lợi cho người khuyết tật, các trại trẻ 

mồ côi tại khu vực miền Bắc và miền Trung 

Việt Nam. Những hoạt động này phù hợp 

với chiến lược nâng cao hình ảnh xã hội của 

nhà nước Việt Nam và góp phần tăng cường 

quan hệ Việt - Hàn.  



Vũ Hoàng Hà / Tạp chí Khoa học Xã hội và Nhân văn, Tập 11, Số 2b (2025) 235-249 246 

iv. Đạo Cao Đài và Phật giáo Hòa Hảo là 

những ví dụ tiêu biểu về sự vận dụng linh 

hoạt chính sách đối với các tôn giáo dân tộc 

tại Việt Nam. Đây là hai tôn giáo bản địa 

được hình thành độc lập trong lịch sử Việt 

Nam, được nhà nước công nhận là tôn giáo 

chính thức. Đạo Cao Đài với đặc trưng dung 

hợp nhiều yếu tố tôn giáo và định hướng 

quốc tế đã xây dựng được mạng lưới tín đồ 

hải ngoại tại Mỹ, Pháp, Nhật Bản và nhiều 

quốc gia khác. Mạng lưới này trở thành một 

kênh quảng bá đối ngoại, thể hiện sự đa 

dạng và tính cởi mở của văn hóa Việt Nam 

trên trường quốc tế. 

v. Sự giao lưu tôn giáo giữa Hàn Quốc và 

Việt Nam thể hiện xu hướng đa tầng. Vai trò 

ngoại giao văn hóa của tôn giáo Việt Nam 

và Hàn Quốc thể hiện rõ qua các hoạt động 

và sự kiện như: Trung ương Giáo hội Phật 

giáo Việt Nam tiếp Đoàn Phật giáo Viên 

Hàn Quốc (12/2025) tại chùa Quán Sứ; Giao 

lưu văn hóa thiền Thanh thiếu niên Việt – 

Hàn 2025 tại chùa Tam Chúc; Đại học 

Catholic (Catholic University of Korea) tăng 

cường hợp tác về học thuật và đào tạo với 

đối tác Việt Nam, các hoạt động tình nguyện 

của đạo Tin Lành, v.v.. Trong cộng đồng 

người Việt tại Hàn Quốc, các tôn giáo như 

Phật giáo, Công giáo, đạo Cao Đài, v.v. 

đóng vai trò duy trì bản sắc tôn giáo và văn 

hóa Việt. Quá trình này hình thành một hiện 

tượng mới - có thể gọi là “Hallyu hóa tôn 

giáo - văn hóa Việt Nam” cho thấy sự lan 

tỏa của các yếu tố tôn giáo Việt trong không 

gian xã hội và văn hóa Hàn Quốc. Xu hướng 

hội nhập này là bằng chứng thực tiễn cho 

thấy, tôn giáo có thể vận hành như một 

nguồn lực mở rộng bản sắc văn hóa, hình 

thành diễn ngôn về hòa bình khu vực, trở 

thành tài sản của ngoại giao nhà nước trên 

trường quốc tế.  

6. Luận bàn và kết luận 

Tôn giáo là một nguồn lực sức mạnh 

mềm trong việc truyền tải bản sắc và giá trị 

văn hóa, nhưng đồng thời cũng tiềm ẩn nguy 

cơ chính trị hóa. Vì vậy, tôi cho rằng khi 

khai thác tôn giáo như một yếu tố của ngoại 

giao văn hóa, cần cân nhắc 4 điểm sau: i. 

duy trì tính trung lập chính trị; ii. tôn trọng 

văn hóa tôn giáo của quốc gia đối tác; iii. 

bảo đảm tính bình đẳng giữa các tôn giáo; 

iv. thúc đẩy giao lưu nhân dân. Khi thiết kế 

chiến lược ngoại giao tôn giáo, các cơ quan 

hữu quan cần chú ý để tôn giáo có thể vận 

hành như một kênh giao lưu dựa trên sự hiểu 

biết văn hóa và tin cậy lẫn nhau. 

Gần đây, dựa trên các cộng đồng người 

Việt hải ngoại, một số tổ chức tôn giáo như 

Phật giáo Hòa Hảo, đạo Cao Đài và Công 

giáo đã từng bước triển khai các hoạt động 

gìn giữ tôn giáo và văn hóa dân tộc tại 

Campuchia, Thái Lan, Malaysia. Tại Phnom 

Penh (Campuchia), cộng đồng Phật tử gốc 

Việt đã xây dựng một số ngôi chùa và trung 

tâm giáo dục. Các cơ sở này không chỉ góp 

phần duy trì bản sắc tôn giáo và văn hóa cho 

cộng đồng di cư Việt Nam, mà còn được sử 

dụng như một đầu mối giao lưu văn hóa với 

Phật giáo bản địa (Nguyễn Thị Hạnh và Vũ 

Quang Hưng 2019). Trong khuôn khổ chiến 

lược “ngoại giao văn hóa”, Việt Nam đã 

quảng bá các lễ hội tôn giáo truyền thống 

(như Phật giáo và đạo Cao Đài, v.v.) thông 

qua sự phối hợp với các trung tâm văn hóa 

hoặc đại sứ quán ở nước ngoài. Các chương 

trình biểu diễn văn hóa dựa trên di sản tôn 

giáo là Di sản văn hóa thế giới của 

UNESCO cũng được tổ chức tại nhiều thành 

phố lớn ở Đông Nam Á. Những dự án hợp 

tác tôn giáo được triển khai trên cơ sở sự 

tương đồng lịch sử - văn hóa với Lào và 

Campuchia đã góp phần củng cố lòng tin 

trong nhân dân, đồng thời thắt chặt mối liên 

kết ngoại giao giữa các quốc gia trong khu 

vực (Vũ Hoàng Hà 2025: 121-124). 

Dựa trên thế mạnh của các tổ chức tôn 

giáo trong nước, cả Hàn Quốc và Việt Nam 

đều triển khai nhiều hình thức hoạt động tôn 

giáo tại Đông Nam Á. Trong một số trường 



Vũ Hoàng Hà / Tạp chí Khoa học Xã hội và Nhân văn, Tập 11, Số 2b (2025) 235-249 247 

hợp, các mạng lưới tôn giáo này đã có sự 

tương tác hoặc hợp tác lẫn nhau. Tại một 

trường đại học ở Thái Lan, Trung tâm Thiền 

Hàn Quốc và một tổ chức Phật giáo Hòa 

Hảo của Việt Nam đã phối hợp tổ chức diễn 

đàn văn hóa chung. Sự kiện này gợi mở triển 

vọng đối thoại liên tôn giáo và hợp tác trong 

lĩnh vực văn hóa tôn giáo Đông Á. 
 

Bảng 3: So sánh các hoạt động tôn giáo của Hàn Quốc và Việt Nam 

Tiêu chí so sánh Hàn Quốc Việt Nam 

Các tôn giáo chính Phật giáo, đạo Tin lành, Công giáo Phật giáo (bao gồm Phật giáo Hòa Hảo), đạo 

Cao Đài, Công giáo 

Khu vực hoạt động chính Philippines, Thái Lan, Campuchia, 

Indonesia, v.v. 

Campuchia, Lào, Malaysia, v.v. 

Hình thái hoạt động Truyền giáo, y tế, giáo dục, chương 

trình thiền, v.v. 

Hoạt động cộng đồng người Việt hải ngoại, tái 

hiện văn hóa truyền thống, hỗ trợ giáo dục, v.v. 

Sự hỗ trợ/hạn chế của  

nhà nước 

Tự chủ, song còn tranh cãi về liên kết 

chính trị - tôn giáo 

Hoạt động dưới sự quản lí của nhà nước. 

Nguồn lực ngoại giao  

văn hóa 

Khai thác trong cả ngoại giao công và 

ngoại giao văn hóa. 

Đưa vào chiến lược ngoại giao văn hóa. 

 

Như vậy, Hàn Quốc khai thác tôn giáo 

như một nguồn lực ngoại giao tại Đông Nam 

Á, qua đó đóng góp vào ngoại giao nhân 

dân, giao lưu văn hóa và lan tỏa các diễn 

ngôn hòa bình. Việt Nam dựa vào di sản văn 

hóa, cộng đồng người Việt ở nước ngoài, 

v.v. để thúc đẩy việc mở rộng mạng lưới tôn 

giáo, quá trình này là sự tiếp nối của bản sắc 

quốc gia và ngoại giao văn hóa. Trong tương 

lai, thông qua sự hợp tác giữa các tổ chức 

tôn giáo Hàn - Việt, có thể kì vọng đến khả 

năng hợp tác đa phương dưới hình thức các 

dự án chung hay diễn đàn quốc tế. Trong 

thực tiễn xã hội, tôn giáo vượt qua niềm tin 

cá nhân, có thể thúc đẩy hội nhập xã hội, 

duy trì bản sắc văn hóa, đặc biệt trở thành 

nguồn lực ngoại giao - văn hóa trong thời 

đại hội nhập. Vì vậy, sự tương tác giữa 

chính sách tôn giáo và ngoại giao văn hóa 

cần được lí giải trong bối cảnh xã hội - văn 

hóa cụ thể. Tôn giáo bao hàm những nguồn 

lực xã hội - văn hóa (như bản sắc, giá trị, 

v.v.), có thể vận hành như nền tảng quan 

trọng của ngoại giao nhà nước trong quan hệ 

quốc tế. Do đó, có thể nhận định rằng, chính 

sách tôn giáo có mối liên hệ không thể tách 

rời với chiến lược ngoại giao văn hóa, có thể 

trở thành đòn bẩy chính sách quan trọng 

trong việc làm sâu sắc hơn quan hệ song 

phương (hoặc đa phương) giữa các quốc gia. 

Nghiên cứu này đã tiến hành phân tích, 

so sánh chính sách tôn giáo của Hàn Quốc 

và Việt Nam, đồng thời khảo sát cách thức 

các tôn giáo của mỗi quốc gia được khai 

thác như một nguồn lực ngoại giao văn hóa. 

Kết quả cho thấy, mặc dù có sự khác biệt về 

thể chế chính trị và bối cảnh lịch sử - xã hội 

và văn hóa, cả hai quốc gia đều thể hiện 

điểm chung trong chiến lược coi tôn giáo 

như một nguồn lực quan trọng, một tài sản 

phục vụ hội nhập xã hội và ngoại giao văn 

hóa. Việc giao lưu và hợp tác tôn giáo giữa 

hai quốc gia cần được thiết kế dựa trên sự 

hiểu biết và tôn trọng lẫn nhau. Trong tương 

lai, hai quốc gia cần xây dựng các chiến 

lược ngoại giao văn hóa mang tính hệ thống, 

thực hiện hợp tác hiệu quả trên cơ sở bảo 

đảm an ninh quốc gia, hài hòa với hội nhập 

quốc tế, qua đó, thúc đẩy sự hiểu biết, tôn 



Vũ Hoàng Hà / Tạp chí Khoa học Xã hội và Nhân văn, Tập 11, Số 2b (2025) 235-249 248 

trọng trong giao tiếp liên văn hóa. Tôn giáo 

ngày nay đang trở thành nguồn lực cốt lõi 

trong việc xây dựng lòng tin giữa các quốc 

gia, thúc đẩy giao lưu văn hóa và khơi dậy 

các diễn ngôn hòa bình (peace discourse). 

Để đạt được và duy trì điều này, cần có sự 

bảo trợ chính sách, sự tích lũy nghiên cứu, 

cũng như việc xây dựng cơ chế hợp tác quốc 

tế - những yếu tố được xem là nhiệm vụ 

trọng tâm của ngoại giao văn hóa - tôn giáo 

trong thế kỷ XXI. 

 
* Kết quả nghiên cứu thuộc Dự án “Hàn 

Quốc học tại miền Bắc Việt Nam: chia sẻ và 

phát triển” trong Chương trình Hạt giống 

Hàn Quốc học do Viện nghiên cứu Hàn 

Quốc học trung ương tài trợ. Mã số AKS-

2022-INC-22500XX. 

Tài liệu trích dẫn 

Bianca, Trifoi. 2024. “Protestantism and 

Christianity on the Korean Peninsula: A Bridge 

or Barrier to Korean Reconciliation and 

Cooperation”. Geopolitics of Religious Soft 

Power. Berkley Center for Religion, Peace & 

World Affairs. Truy cập ngày 29 tháng 11 năm 

2025.  

Björkdahl, A. 2012. “Normative and Diplomatic 

Cultures in the European Union: A 

Transnational Approach”. Global Affairs 1(1): 

25–39. 

Casanova, José. 1994. Public Religions in the 

Modern World. Chicago: University of 

Chicago Press. 

Cohen, Raymond. 2013. Negotiating Across 

Cultures: Communication Obstacles in 

International Diplomacy. Washington: US 

Institute of Peace Press. 

Cummings, Milton C. 2003. “Cultural Diplomacy 

and the United States Government: A Survey”. 

Washington: Center for Arts and Culture. 

 

 

Đậu Tuấn Nam và Nguyễn Anh Cường. 2025. 

“The Role of Culture and Diplomacy in 

Enhancing  Vietnam's Soft Power”. Journal of 

Posthumanism 5(4): 1489–1512; 

https://doi.org/10.63332/joph.v5i4.1276 

Grim, Brian, and Roger Finke. 2011. The Price of 

Freedom Denied: Religious Persecution and 

Conflict in the Twenty-First Century. 

Cambridge: Cambridge University Press. 

Haynes, Jeffrey. 2014. Faith-based Organizations 

at the United Nations. London: Springer Press.     

https://berkleycenter.georgetown.edu/publicati

ons/protestantism-and-christianity-on-the-

korean-peninsula-a-bridge-or-barrier-to-

korean-reconciliation-and-cooperation.      

https://doi.org/10.1093/acrefore/978019084662

6.013.518 

Jack, Meng-Tat Chia. 2022. “Buddhist 

Diplomacy: Potential for Regional Cohesion”. 

August 12th. RSIS Commentary Series. Truy 

cập ngày 12 tháng 8 năm 2025. 

https://rsis.edu.sg/rsis-publication/rsis/towards-

iccs-2022-buddhist-diplomacy-potential-for-

regional-cohesion/ 

Kang, Hae-ryun. 2015. “Modern cultural 

diplomacy in Korea: Top-down or bottom-up?” 

(Ngoại giao văn hóa hiện đại ở Hàn Quốc: Từ 

trên xuống hay từ dưới lên?). International 

Journal of Cultural Policy 21(4): 433–445. 

Kim, Kyung-rae và Park Cheong-hwan 

(김경래.박정환). 2020. “Migrant Buddhists and 

Korean “Multiculturalism”-A brief survey of 

the issues surrounding support for South 

Korea’s immigrant Buddhist communities”. 

Religions 11(12): 628. 

https://doi.org/10.3390/rel11120628 

Lê Lan Thảo. 2024. “Vietnam’s religious 

transformation and the Fourth Industrial 

Revolution: Cultural diplomacy and social 

cohesion”. Vietnam Journal of Social Research 

8(1): 20–34. 

Neumann, Iver B. 2002. “Returning Practice to the 

Linguistic Turn: The Case of Diplomacy”. 

Millennium: Journal of International Studies 

31(3): 627-651. 

 



Vũ Hoàng Hà / Tạp chí Khoa học Xã hội và Nhân văn, Tập 11, Số 2b (2025) 235-249 249 

Nguyễn Anh Cường, Đỗ Quang Hùng, Nguyễn 

Hữu Thụ, Nguyễn Việt Hùng, Phạm Quốc 

Thành, Vũ Bảo Tuấn và Trần Mai Ước. 2022. 

“From Changes in Religious Policy to 

Consequences for Freedom of Religion and 

Belief in Vietnam”. Academic Journal of 

Interdisciplinary Studies 11(6): 71-81. 

https://doi.org/10.36941/ajis-2022-0150 

Nguyễn Quang Hưng. 2014. “Chính sách tôn giáo 

của Việt Nam trong bôi cảnh khu vực (Qua so 

sánh với Hàn Quốc”. Tạp chí Nghiên cứu Tôn 

giáo 7(133): 21-35. 

Nguyễn Thị Hạnh và Vũ Quang Hưng. 2019. 

“Religious policy and state management in 

Vietnam: Cultural and diplomatic dimensions”. 

Journal of Southeast Asian Studies 10(2): 77–91. 

Nye, Joseph. 2004. Soft Power: The Means to Success 

in World Politics. New York: Public Affairs. 

Raj, Arpana. 2022. “Resurgence of Buddhism in 

Indian and Chinese Diplomacy”. Asian Journal 

of Comparative Politics 7(1): 23–41. 

Sani, Jack, and Fatima Khabeer. 2024. “Soft 

power strategies: Cultural diplomacy as a tool 

for strengthening global alliances”. 

ResearchGate. 

https://doi.org/10.13140/RG.2.2.27930.76480 

Snow, Nancy. 2009. Public Diplomacy: New 

Dimensions and Global Trends. Los Angeles: 

Figueroa Press.  

Trần Thị Thảo Hiền. 2022. “The Changes in the 

Religious and Belief Life of Vietnamese 

People in the Current Period: From Practice to 

Policy”. Global Academic Journal of 

Humanities and Social Sciences 4(6): 199-206. 

https://doi.org/10.1142/S271754132250005X 

Trần Thị Thúy Ngọc. 2025. “Religious policy in 

Vietnam: Balancing cultural heritage and 

modern adaptation”. International Journal of 

Innovative Research and Social Sciences 7(2): 

33–45.  

Zanella, Cristine Koehler. Junior, Edson José 

Neves. Silva, Lívia Ribeiro. 2024. “Cultural 

diplomacy and soft power: Critical analysis 

and methodological application”. Revista do 

Serviço Público 75(1): 115–136. 

김정수. 2019. “우리나라 종교문화 정책의 문제점과 위험성”. 

종교문화연구  31(2): 185–207. (Kim, Jeong-su. 

2019. “Những vấn đề và rủi ro trong chính sách 

văn hóa tôn giáo của Hàn Quốc”. Nghiên cứu 

văn hóa tôn giáo 31(2): 185–207).  

김형수. 2017. “교와 국가의 관계에 대한 비교정책연구”. 

비교정치연구, 24(2): 145–170 (Kim, Hyung-su. 

2017. “Nghiên cứu so sánh chính sách về mối 

quan hệ giữa tôn giáo và nhà nước”. Nghiên 

cứu chính trị so sánh 24(2): 145–170).  

박기용. 2022. “한국 종교단체의 문화외교 기능과 정책 연계 

방안”. 문화정책연구 36(1): 55–76. (Park, Ki-yong. 

2022. “Chức năng ngoại giao văn hóa của các 

tổ chức tôn giáo Hàn Quốc và phương án liên 

kết chính sách”. Nghiên cứu chính sách văn 

hóa 36(1): 55–76).  

부황하. 2025. 한국과 베트남의 종교정책 비교 연구. 

석사학위논문, 한국학중앙연구원. (Vũ Hoàng Hà. 2025. 

“Nghiên cứu so sánh chính sách tôn giáo giữa Hàn 

Quốc và Việt Nam”. Luận văn thạc sĩ. Viện 

Nghiên cứu Hàn Quốc học Trung ương).  

 
 


